
 

1 
 

 
 
 
LICHTAUS LICHTAN 
Ausstellung vom 12. September 2025 bis 4. Januar 2026 in der St. Matthäus-Kirche am 
Kulturforum Berlin 
 
Mit Werken von Vitória Cribb, Doku, Lukas Heerich, Leiko Ikemura, Ju Young Kim, Isa 
Melsheimer, Kristina Nagel, Norbert Schwontkowski, Minh Lan Tran, Nicole Wermers, 
Guan Xiao, Wendi Yan 
 
Permanent installierte Werke aus der Sammlung der Stiftung St. Matthäus von 
Madeleine Dietz, Sigmund Hahn, Leiko Ikemura, Gerhard Marcks, Gerhard Schreiter, 
Vadim Sidur und Micha Ullman sowie als Dauerleihgabe aus dem Bode-Museum ein 
Werk aus der Riemenschneider-Schule 
 
Kuratiert von Anna-Catharina Gebbers 
 
 
 
 
 
 
Eröffnung: 11. September 2025, 19 bis 22 Uhr 
mit einer Bar von WolffJordan 
 
Berlin Art Week Featured Night: 12. September 2025, 20:30 bis 22 Uhr 
 
Berlin Art Week Special Screening von Wendi Yan, Dream of Walnut Palaces, 2025, 
commissioned by THE VH AWARD, organized by Hyundai Motor Group:  
12. September 2025, 20:30 - 21.30 Uhr, BAW Garten   
11. bis 14. September 2025, in der St. Matthäus-Kirche am Kulturforum 
 
Curator’s Talk: 14. September 2025, 15.30 Uhr 
mit einer Bar von WolffJordan 
 
Orgelkonzert mit Sebastian Heindl: 11. November 2025 19 Uhr 
mit einer Bar von WolffJordan 
 
Ausstellungszeiten 
12. September 2025 – 4. Januar 2026 
Di bis So, 11:00 bis 18:00 Uhr 
 
St. Matthäus-Kirche 
Kulturforum Berlin 
Matthäikirchplatz 
10785 Berlin  
Eintritt frei 
 
 
 
 
 
 
 



 

2 
 

 
 
 
 
Über die Ausstellung:  
 
LICHTAUS LICHTAN vereint 20 Werke von zwölf Künstler*innen, deren künstlerische Praxis 
sowohl formal wie inhaltlich Übergänge, Zwischenphasen und Transferräume reflektiert. Die 
Medien reichen von Malerei über Skulptur bis zu Videoarbeiten, die CGI-Animationen, AI, 
Partizipation und spekulative wie ökologische Perspektiven verschmelzen.  
 
Die Werke sind eingebettet in die Architektur der St. Matthäus-Kirche, darin bereits permanent 
installierte acht Werke von acht Künstler*innen und die Dietrich Bonhoeffer-Dauerausstellung 
sowie in die Voraussetzungen der vielfältigen, sozialen und  
religiösen Abläufe in der Gemeinde. Gemeinsam sind dem Resonanzraum Kirche und den 
Kunstwerken, dass sie Debatten, Netzwerke und neue Wahrnehmungen erzeugen.  
 
Im Zentrum von LICHTAUS LICHTAN stehen Konzepte des Dazwischen, des Unterwegsseins 
und der Transferräume: Phasen und Orte des Übergangs, Räume, die nicht als endgültige 
Destinationen gedacht sind, sondern als Zwischenstationen und Episoden des Wartens, der 
Reflexion sowie der Veränderung. Zustände zwischen Körperlichkeit und Körperlosigkeit, 
Diesseits und Jenseits, Realität und Fiktion, in denen das Abwesende ebenso bedrohlich wie 
schwerelos anwesend ist, fließen als Motive in alle Werke ein. Licht leitet metaphorisch die 
formale wie poetische Suchbewegung nach Verortung und Erkenntnis. 
 
Die Praxis der beteiligten Künstler*innen verknüpft ein Nachdenken über die Gegenwart – 
geprägt von gesellschaftlicher Verunsicherung, existenzieller Fragilität und Endlichkeit – mit 
oft humorvollen Reflexionen über die Positionierung des eigenen Schaffens in der scheinbar 
überzeitlichen Kunstgeschichte.  
 
Der einer Skizze von Norbert Schwontkowski entnommene Titel LICHTAUS LICHTAN 
formuliert bereits den Übergang zwischen »Licht aus«, »Licht an« und den dazwischen 
liegenden Zuständen des an- oder ausgeschalteten Lichts.  
 
Diese Zwischenzustände lassen sich auf individuelle Erfahrungen, auf Phasen in der 
(künstlerischen) Arbeitsbiografie und das planetare sowie –metaphorisch– auf das 
gesellschaftliche Klima übertragen. Existenzielle Übergänge, körperliche Entgrenzung und 
Exil sowie humanitäre, gesellschaftliche und ökologische Krisen wie Kriege, eine weltweite 
Erosion demokratischer Strukturen und der rasant fortschreitende Klimawandel erzeugen eine 
individuell mehr oder weniger beeinflussbare Situation in einer von Ertragen, Gegenhalten, 
Warten, Wandel und Werden geprägten Gegenwart.  
 
Die in LICHTAUS LICHTAN vereinten künstlerischen Positionen antworten darauf nicht 
illustrativ oder direkt, sondern reagieren vielmehr durch subtile erkenntnistheoretische, 
ontologische und formale Suchbewegungen, die sich auf unterschiedliche Weise mit 
Konzepten des Übergangs, des Dazwischen und des Ungewissen beschäftigen – oft nicht 
unmittelbar politisch, aber mit tiefen gesellschaftstheoretischen Implikationen.  
 
Dies beginnt bereits im Außenraum der Kirche, wo Leiko Ikemura der Kirche mit einer Licht- 
und Klanginstallation ein pochendes Herz implantiert hat: Leben und Tod, Fiktion und Realität, 
Technik und Natur entfalten sich in dieser Multimedia-Installation als in der Wahrnehmung 
fließende Übergänge. 
 
 
 



 

3 
 

 
 
 
Das Altarbild stammt von Kristina Nagel: Ihre Falten und Zwischenräume als produktive Kräfte 
erweitern die formalen Varianten der Falte von Werken, die permanent in der St. Matthäus-
Kirche installiert sind wie der Schmerzensmann (um 1500) aus der Riemenschneider-Schule 
oder die Arbeit »Antlitz« von Vadim Sidur. Das Werk von Kristina Nagel initiiert damit den 
Dialog und das Nachdenken über Zwischenzustände und Übergänge als Faltungen: Wie bei 
Gilles Deleuze und dessen Entgrenzung der Leibniz'schen Monaden wird die Falte zu einem 
Prozess der Differenzierung, der Verfeinerung und der Transformation.  
 
Die Werke von Nicole Wermers verhandeln das Imaginäre des Raums und Räume als soziale 
wie psychische Landschaften, in denen in die Architektur eingeschriebene Gesten, das 
Ungewisse und das Potenzial zur Transformation wohnen - eine Poetik des Raums, die auch 
der französische Philosoph Gaston Bachelard untersuchte. Wie Micha Ullmans in der St. 
Matthäus-Kirche permanent installiertes Werk »Stufen« markieren ihre Werke Spuren 
unsichtbarer Körper. Die aus dem Flugzeugbau stammenden Elemente in den Werken von Ju 
Young Kim lassen an Übergangsräume und Nicht-Orte denken, wie der französische 
Anthropologe  Marc Augé sie beschrieb: Flughäfen, Hotels oder Supermärkte sind 
»transitorischen Räume« und Ausdruck einer globalisierten, anonymisierten Gesellschaft, die 
von Entwurzelung und der temporären Identität der Subjekte in solchen Räumen geprägt ist. 
Wasser als Medium des Übergangs – physisch, symbolisch und politisch – klingt thematisch 
in Werken von Norbert Schwontkowski, Vadim Sidur, Nicole Wermers und dem Taufbecken 
an. Fluchtweg, Trinkwasser, als versiegende Quelle, wandernde Wasserrouten zwischen 
Sicherheit und Gefahr, Mangel und Überfluss, Ritual und Realität.  
 
Doku, ein von Lu Yang seit fünf Jahren weiterentwickeltes virtuelles Wesen, betrachtet 
Zwischenzustände und Übergänge erkenntnistheoretisch und ontologisch radikal 
relationistisch wie die buddhistische Madhyamaka-Philosophie: Es gibt kein dauerhaftes 
Selbst, keine Substanz. Alles entsteht in Abhängigkeit, die Wirklichkeit ist relational. Doku 
vermittelt dies in einem Anime vor fünf permanent in der Kirche installierten Fenstern von 
Sigmund Hahn, die Szenen aus dem Leben Jesu und indirekt den dahinterstehenden Heiligen 
Geist als treibende Kraft verbildlichen (in beiden Werken als Mosaike umgesetzt – aus Pixeln 
bzw. Glas).  
 
Wendi Yan spielt in ihrem Werk eine spekulative gegenseitige Befruchtung der Lehren der 
Leibniz'schen Monadologie und des ebenfalls in das Werk von Guan Xiao einfließenden 
Daoismus an der Schwelle zur Aufklärung durch: Dao ist ein Prinzip des Werdens, Yin und 
Yang, Wandel, Nicht-Handeln bilden einen Fluss aus Beziehungen. Das Ich ist ein ständiger 
Aushandlungsprozess wie in Guan Xiaos Werk.  
 
Die von Guan Xiao zitierte Wurzelholzschnitzerei aus Acryl stellt dem von Riemenschneider 
verwendeten Lindenholz ein Material der Gegenwart zur Seite, während die Werke von Leiko 
Ikemura (ihre permanent installierte Skulptur »Der Schrei« im Kirchenraum) und Isa 
Melsheimer den Gegenwartsbezug von Keramik ausloten. In Isa Melsheimers Hybridwesen 
fließen organisch Gewachsenes und gebaute Umwelt ineinander über; mit dem Roten 
Palmenkäfer ruft sie zudem die Thematik der Migration, des Exils und des Widerstands als 
Phasen des Wandels auf.  
 
Hybridwesen bevölkern auch die Werke von Vitória Cribb, die wie die Werke von Doku und 
Minh-Lan Tran das Oszillieren zwischen Kontrolle und Begehren als fließenden Übergang 
zeigen.  
 
 
 



 

4 
 

 
 
 
Die von Lukas Heerich verwendeten Dekontaminierungsstiefel sind nicht nur Allegorien von 
Kontrolle, Reinheit und sozialem Abstand, sondern markieren Übergangszonen zwischen 
Körper und Raum: Wie die Stufen von Micha Ullman, ein Fenster in den oft horizontlosen 
Gemälden von Norbert Schwontkowski oder die zwischen Innen und Außen, Himmel und Erde, 
Diesseits und Jenseits angesiedelten Bleiglas- und Flugzeugfenster von Ju Young Kim.  
 
Allen Werken gemeinsam scheint ein Plädoyer für eine ethische Haltung, die auf Verstehen, 
Mitgefühl und Balance beruht - und nicht auf Kontrolle, Dominanz oder Angst.   
 
 
Ausstellungsteam: 
 
Kuratorin: Anna-Catharina Gebbers 
Produktion: Felix von Boehm  
Projektmanagement: Büro WolffJordan 
Registrar: Melanie Olivia Jaworski 
Kommunikation: art/beats 
 
Weitere Informationen unter: www.stiftung-stmatthaeus.de  
 
 
Bildmaterial: 
 
Bildmaterial zum Herunterladen finden Sie auf unserer Homepage im Pressebereich unter:  
https://stiftung-stmatthaeus.de/pressebereich/pressemitteilungen/.  
Es ist urheberrechtlich geschützt und nur zur Berichterstattung bzw. Ankündigung von 
»LICHTAUS LICHTAN« freigegeben. Bitte beachten Sie das Copyright.  
 
Mit freundlicher Unterstützung der Karin und Uwe Hollweg Stiftung und der Berlin Art Week 
 
 
Weitere Informationen:  
Katrin Geuther 
Stiftung St. Matthäus 
Tel.: 030 28395283 
info@stiftung-stmatthaeus.de  
www.stiftung-stmatthaeus.de  
 
Presseanfragen: 
Felix von Boehm 
art/beats 
Tel.: +49 176 21728989 
felix@art-beats.de 
 
 
Eine Abmeldung vom Presseverteiler ist jederzeit formlos unter info@stiftung-stmatthaeus.de 
möglich. 
 
 

 



 

5 
 

 

 

Vitória Cribb (1996, Rio de Janeiro) erkundet in ihrer Praxis digitale Identitäten und mediale 
Sinnlichkeit. Ihre Arbeit kreist um digitale und soziale Technologien, avatarbasierte 
Erzählungen und das Unsagbare hinter der Oberfläche. Cribb untersucht, wie sich Identität 
und Wahrnehmung verändern, wenn Körper und Sinnlichkeit ins Virtuelle übersetzt, 
vervielfacht oder aufgelöst werden. 

Observer (2022) zeigt ein fluides Wesen, dessen Augen und Ohren zugleich Nähe erzeugen 
und Distanz markieren – ein Hybrid, der zwischen Überwachung und Begehren oszilliert. 
Observer bewegt sich in der Ambivalenz zwischen permanenter Sichtbarkeit und Kontrolle 
einerseits, dem Verlangen nach Nähe und Resonanz andererseits. Überwachung und 
Begehren treten als strukturelle Machtverhältnisse hervor, gespiegelt im virtuellen wie im 
physischen Körper. 

Cribbs Werk zeugt von der Fragilität einer Gegenwart, die von sozialen Medien geprägt ist, in 
denen rotierende körperliche Ideale und ideologische Wahrheiten die Realität formen. Sie 
arbeitet mit Animationen, CGI, Augmented Reality und immersiven Umgebungen mit einem 
Fokus auf soziale und sinnliche Dimensionen. Frühere Arbeiten wie die Videosequenzserie 
Vigilante (2021) oder das Work-in-Progress-Projekt Are you observing or being observed? 
thematisieren algorithmische Überwachung, digitale Präsenz und die Grenzen materieller 
und immaterieller Existenz. 

Vitória Cribb absolvierte die Hochschule für Industriedesign an der Staatlichen Universität 
von Rio de Janeiro, Brasilien. In ihrer Arbeit untersucht Vitória das zeitgenössische 
Sozialverhalten angesichts der Entwicklung neuer visueller Informationstechnologien. Die 
Künstlerin und Filmemacherin schafft Erzählungen mithilfe von 3D-Animationstools. 

Vitória Cribb (1996, Rio de Janeiro, Brasilien, lebt und arbeitet in Rio de Janeiro) nahm 2025 
an der Sharjah Biennale 16, VAE, und der Mercosul Biennale 14, BR, teil. Zu ihren früheren 
Biennale-Teilnahmen zählen: 3. Mayrit Biennale (ES), 22. SESC VideoBrasil (BR) und 
Bangkok Art Biennale 2022 (TH). Weitere aktuelle Ausstellungen sind: Frieze Film Seoul 
2024 (Seoul, 2024); Arteônica, Museum of Latin American Art, (Los Angeles, 2024), Shifting 
Horizons, Pylon-Hub Lab (Dresden, 2024), from the underwater mountains fire makes 
islands, Delfina Foundation, (London, 2024). Filmfestivals: Fest Anča – International 
Animation Film 2025, Essence Film Festival 2024, Tricky Woman Tricky Realities 2024, São 
Paulo 35 Kinoforum, Les Utopiales 2024. 

Auszeichnungen: Stipendium für einen Aufenthalt im Wexner Center for the Arts (2023) und 
PIPA PRIZE – Brasilianischer Preis für zeitgenössische Kunst (2022).  Ständige öffentliche 
Sammlungen: Denver Art Museum (2022) und Brasilianisches Nationalmuseum der Republik 
(2021). 

Derzeit leitet Vitória BTWN STUDIOS – Official SNAP AR Creator und hat Projekte für 
Globoplay+ und GNT Channel, HBO, Women Rise NFT Project, IoDF, Spectacles, Snap Inc. 
und Mutantboard Agency entwickelt. 

 

 
 
 
 
 



 

6 
 

 
 
 

Doku (vom Künstler Lu Yang konzipiertes virtuelles Wesen) agiert als digitale Projektion 
zwischen virtueller Leere und metaphysischer Dichte.  

Im UV-Print DOKU – Bhavachakra – Karma Paths · Dark Karma / kṛṣṇa-karma #1 (2025) 
verdichten sich buddhistische Bildmotive – die karmischen Pfade – zu greifbarer, kühler 
Präsenz auf spiegelndem Aluminium. Der Print zeigt den Zustand eines ausgeglichenen 
Karmas – ein dynamisches, aber vergängliches Gleichgewicht.  

Im Video DOKU the Creator – Twelve Nidānas (2025) entfaltet sich das buddhistische 
Konzept der zwölf Nidānas (»Glieder der Abhängigkeit«) in einer Anime-Ästhetik und als K-
Pop-Song. Nach dem Boot-Up initiiert Doku als Schöpfer eines Wesens das zyklische 
Entstehen von Leiden (saṃsāra). Unwissenheit und Festhalten halten Geburt, Tod und 
Wiedergeburt in Gang – gefangen zwischen Selbstwahrnehmung und fixierender Kontrolle. 

Die Verbindung zwischen digitalem Avatar, religiöser Symbolik und visueller Reflexion 
eröffnet Bildräume, in denen Identität, Vergänglichkeit und Beobachtung aufeinandertreffen 
(Bhavachakra, Zwölf Nidānas). Doku, entstanden in enger Zusammenarbeit mit 
Animato*rinnen, Wissenschaftler*innen und durch Motion-Capture-Technik, ist mehr als eine 
Figur – er ist ein virtueller Performer, der Identität und Bewusstsein zugleich dekonstruiert 
und rekonstruiert. 

Doku verschmilzt Anime-Ästhetik, postapokalyptische Bildwelten und buddhistische Lehren 
zu einem digitalen Kosmos, der Ignoranz, Anhaftung und Begehren als visuelle Schleifen 
inszeniert. Silber wird hier zum Spiegel ohne Essenz, der Licht, Körper und Bewegung 
reflektiert: Jede Begegnung ist somit anders. Diese Bildsprache verkörpert die Madhyamaka-
Philosophie: Alle Phänomene sind leer von inhärenter Natur, sie entstehen nur durch 
Bedingungen. Dieser radikale Relationismus des Buddhismus steht im Kontrast zu Leibniz’ 
Monadenkonzept und dessen Substantialismus, in dem Identität unabhängig, aber 
harmonisch abgestimmt gedacht ist. 

DOKU ist ein virtuelles Wesen, das der Künstler Lu Yang sowohl als Selbstporträt als auch 
als autonome Entität konzipiert hat, als Gefäß für philosophische Fragen und als Vermittler 
künstlerischen Willens. DOKUs Form, entstanden aus Motion Capture, 3D-Animation, Game 
Engines und künstlicher Intelligenz, ist Lu Yangs eigenem Körper und Gesicht 
nachempfunden – und existiert doch jenseits jeder festen Identität und überschreitet die 
illusorischen Grenzen zwischen Schöpfer und Schöpfung. 

Verwurzelt in der Madhyamaka-Schule der buddhistischen Philosophie, entspringt DOKUs 
Vision der Erkenntnis, dass alle Phänomene frei von inhärenter Existenz sind und nur durch 
wechselseitige Ursachen und Bedingungen entstehen. In diesem Raum des Nicht-Selbst 
wird DOKUs Praxis von einer gelübdeähnlichen Absicht geleitet: den virtuellen Raum als Ort 
der Kontemplation über die Zyklen von Geburt und Tod, die Auflösung des Selbst und die 
Möglichkeiten der Befreiung im ewigen System des Samsara zu nutzen. 

DOKUs Werke entfalten sich als immersive Welten – sowohl virtuell als auch physisch –, in 
denen digitale Ästhetik mit spiritueller Symbolik verschmelzen. Durch rekursive Strukturen, 
symbolische Gesten und transformative Umgebungen lädt DOKU das Publikum in einen 

gemeinsamen Raum der Kontemplation ein, in dem die Wahrnehmung selbst fließend wird 
und Identität als flüchtige Variable enthüllt wird. Zu den jüngsten Präsentationen gehören 

DOKU the Creator – Bhavachakra bei Société, Berlin; DOKU the Creator – 独生独死创造者, 
eine Doppelausstellung mit Lu Yang bei Parcel, Tokio; und eine Präsentation mit DE 
SARTHE auf der Art Basel Hong Kong 2025. 

 

 
 



 

7 
 

 

 
Lukas Heerich lotet mit seinen Installationen Spannungen von Sichtbarkeit und 
Unsichtbarkeit aus, indem er Materialität, Sound und Form als gleichwertige skulpturale 
Elemente behandelt. It was always you (2025) verbindet sterile Industriezweckmäßigkeit mit 
performativer Präsenz: Schuhe, die sich bei jedem Schritt selbst desinfizieren, werden zur 
Allegorie von Kontrolle, Reinheit und sozialem Abstand. Ihre funktionale Herkunft, die sterile 
Anmutung des Schutzes und ihre ästhetische Fremdheit greifen in den Kirchenraum ein. 

Die Boots markieren Übergangszonen zwischen Körper und Raum: Was im Alltag als 
hygienische Funktion erscheint, wird hier zu einer skulpturalen Geste, die Schutz und 
Abgrenzung ebenso verhandelt wie Nähe und Verletzlichkeit. Sichtbarkeit und 
Unsichtbarkeit, Funktionalität und Symbolik verschränken sich. Charakteristisch für Heerichs 
Praxis ist die Erweiterung des Skulpturbegriffs, in dem auch Klang als plastisches Medium 
und Materialien als Träger gesellschaftlicher Imaginationen wirken. 

Heerich arbeitet interdisziplinär mit Gummi, Edelstahl, Sound und Komposition – Materialien 
und Medien, die Industrialisierung, Mode und Machtstrukturen thematisieren. It was always 
you (2025) verweist so auf die Ambivalenz einer Gegenwart, in der der Körper zugleich 
gefährdet und kontrolliert, exponiert und geschützt ist. Seine Werke eröffnen Zonen, in 
denen Oberfläche und Unsichtbarkeit, Handlung und Ritual, technologische Rationalität und 
poetische Verschiebung kollidieren. 
 
 
Leiko Ikemura (1951, Tsu) verbindet fragile Körperbilder mit elementaren Metaphern von 
Natur, Licht und Transzendenz.  

In der St. Matthäus Kirche ist ihre Keramikskulptur Der Schrei, die zur Kunstsammlung der 
Kirche gehört, dauerhaft präsent. Für LICHTAUS LICHTAN entwickelt Ikemura eine neue 
Fensterarbeit, die auf ihre Ausstellung In Praise of Light in der Kirche verweist: ein rot 
pulsierendes Turmfenster, das wie ein Herz im Dazwischen von Anwesenheit und 
Abwesenheit schlägt. 

Im Außenraum vor der Kirche ist der Herzschlag eines nicht näher bestimmbaren 
Lebewesens zu hören. Im Pulsieren materialisiert sich ein »permanentes Dazwischen« – 
zwischen Traum und Wachzustand, Spiritualität und Profanem, Innen und Außen, 
Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit. Ikemuras Arbeiten bewegen sich zugleich zwischen ihren 
beiden Heimatorten Deutschland und Asien, ebenso wie zwischen Bildender Kunst, Sprache 
und Literatur, die sie als gleichwertige Ausdrucksformen begreift. 

Ikemuras künstlerische Praxis ist von hybriden Übergängen geprägt: von der Skulptur zur 
Malerei, von poetischen Zeichnungen zu großformatigen Installationen im öffentlichen Raum. 
Immer wieder entstehen Figuren, die zwischen Mensch, Tier und Pflanzenwesen changieren 
und eine fragile Balance von Verwundbarkeit und Kraft verkörpern. Mit ihren sakral 
anmutenden, zugleich zeitgenössischen Arbeiten verhandelt Ikemura die Beziehung 
zwischen Kunst, Spiritualität und gesellschaftlicher Gegenwart und schafft Räume, in denen 
existenzielle Erfahrungen von Verletzlichkeit, Schutz und Transformation sichtbar werden. 
Durch Andeutungen, Unvollständigkeit und Asymmetrie stellt sich eine permanente, 
gedanklich vollzogene Bewegung des Denkens und des Transfers ein. 

Leiko Ikemura wurde 1951 in Tsu, Japan, geboren. Sie studierte spanische Literatur an der 
Fremdsprachen-Universität Ōsaka und wanderte 1972 nach Spanien aus, um das Studium in 
Salamanca und Granada zu vertiefen. 1983 zeigte der Bonner Kunstverein erstmals ihre 
Arbeiten in einer umfassenden Einzelausstellung. Es folgten zahlreiche Einzel- und 
Gruppenausstellungen in international renommierten Häusern, wie 1987 am Museum für  
 



 

8 
 

  
 
 
Gegenwartskunst in Basel. In der jüngsten Vergangenheit fanden vielbeachtete 
Ausstellungen u.a. in der Staatlichen Kunsthalle, Karlsruhe (2012), Vangi Sculpture Garden 
Museum, Shizuoka, Japan (2014), Museum für Ostasiatische Kunst, Köln  (2015) und Haus 
am Waldsee, Berlin (2016) statt. Von 1991 bis 2015 lehrte Ikemura an der Universität der 
Künste, Berlin (UdK, ehemals HdK). Seit 2014 hat sie eine Professur an der Joshibi 
University of Art and Design, Kanagawa, Japan, inne. Leiko Ikemura lebt und arbeitet in 
Berlin und Köln. 
 
 
Ju Young Kim (1988, Seoul) verbindet vorgefertigte High-Tech-Elemente mit Glasmalerei, 
Metallgüssen, Keramik und Kunststoffen und greift dabei auf florale Jugendstilmotive zurück. 
Ihrer ursprünglichen Funktion enthoben, verschränken sich die industriellen Objekte zu 
Motiven, die zwischen Traum und Wachzustand, Fiktion und Realität, Spiritualität und 
Profanität schweben. So entsteht eine Bildwelt, in der Bewegungsfreiheit, Reisen und 
Transiträume zugleich sakral, prekär und poetisch erfahrbar werden. 

In ihrer Serie AEROPLASTICS transformiert Kim industrielle Flugzeugfragmente in 
symbolisch aufgeladene Kunstwerke. In der Arbeit Waterline under the water (2025) 
offenbart sich hinter einem in das Fragment einer Flugzeugwand eingefassten 
Bleiglasfenster das illuminierte Foto einer Treppe, das aus dem Bauch der Titanic stammen 
könnte – einem Ort, der zwischen Geschichte und Mythos, individueller Erinnerung und 
medialem Bildgedächtnis, Diesseits und Jenseits oszilliert. 

Ju Young Kim lebt und arbeitet zwischen Europa und Korea. Ihre Praxis reflektiert die 
Erfahrung einer transkontinentalen Reisenden, die Fragen nach Identität, Zugehörigkeit und 
Heimat aus dem Blickwinkel von Mobilität und Beschleunigung untersucht. Indem sie 
technische Bauteile, traditionelle Handwerkstechniken und kunsthistorische Referenzen 
miteinander verschränkt, entstehen hybride Räume zwischen Vergangenheit und Zukunft, 
Industrie und Ornament, Technologie und Spiritualität. Werke wie ihre Serie 
AEROPLASTICS eröffnen dabei neue Perspektiven auf Transiträume, Nicht-Orte, Orte des 
Ortlosen, die gleichermaßen Zonen der Gleichförmigkeit wie der Einsamkeit, des 
Dazwischen wie Spiegel einer »übermodernen«, globalisierten Gesellschaft und der 
Identitätslosigkeit wie temporärer sozialer Beziehungen sind. 

Ju Young Kim (1991, Seoul, lebt und arbeitet in München und Seoul) untersucht in ihren 
Skulpturen und Installationen Übergangszustände und Transitzonen, indem sie industrielle 
Transportmodule aus Flugzeugen und Autos zu symbolisch verschlüsselten Werken 
transformiert. Sie kombiniert diese mit Glasmalerei, Metallgüssen, sowie Keramik und 
Kunststoff und verbindet somit High-Tech Objekte mit handwerklichen Techniken. Die Werke 
sind durch surreale Elemente gekennzeichnet, die aus ihrem ursprünglichen Kontext 
entnommen wurden und einen neuen Blick auf die Phänomene einer globalisierten Welt 
eröffnen. In ihren konzeptionellen Erkundungen, untersucht Kim die Relativität von Raum 
und Zeit aus der Perspektive einer Transkontinentalreisenden. Dabei verbindet sie ihre 
eigenen Erfahrungen und Empfindungen mit Objekten und reflektiert inwiefern Zugehörigkeit, 

Herkunft und Grenzen Identität prägen und formen. So treffen landschaftliche Motive und 
traditionelle Symbolik auf Industrieprodukte und Transportsysteme, um das Bild einer 
beschleunigten Gesellschaft zu zeichnen, in der verschiedene kulturelle und zeitliche 
Komponenten aufeinandertreffen. 

 

 
 
 



 

9 
 

  

 

Ju Young Kim studierte an der Akademie der Bildenden Künste München als 
Meisterschülerin bei Olaf Nicolai und wurde 2024 für ihre Diplomarbeit AEROPLASTICS mit 
der Debütant*innenförderung ausgezeichnet. Ihre Werke wurden zuletzt in 
Gruppenausstellungen in der Printgallery in Tokio, in der Kunsthalle Recklinghausen, sowie 
in der Lothringer Halle 13 in München ausgestellt. Kim wird im Sommer 2025 eine 
Einzelausstellung in der Kunsthalle Mannheim eröffnen und im Herbst an der Singapore 
Biennale teilnehmen. 
 
 
Isa Melsheimer (1968, Düsseldorf) verschränkt in ihren Arbeiten die gebaute Umwelt mit 
organisch Gewachsenem. Ihr Fokus liegt auf dem Erbe des Modernismus, der 
Betonarchitektur der 1950er–70er Jahre und vergessenen oder vernachlässigten Gebäuden 
Metamorphosis (Jacques Couëlle) II (2021) und Larvae II (2021) verschränken die 
kokonartigen Strukturen des französischen Architekten Jacques Couëlle und die Larven des 
roten Palmenkäfers, die die Landschaften der Côte d’Azur verwüsten. Die Palme – 
ursprünglich aus Afrika eingeführt und Symbol des mondänen Wintertourismus – verweist 
zugleich auf Migration, Flucht und Vertreibung: aus dem globalen Süden ebenso wie in der 
NS-Zeit, als Intellektuelle wie Paul Tillich (1912 in der St. Matthäus-Kirche ordiniert) 
emigrieren mussten. 

Melsheimers Praxis – zwischen Keramik, Pflanzenarrangements und architekturhistorischen 
Bezügen – reflektiert kritisch wie poetisch, wie Architektur und Natur ineinandergreifen und 
unser Bild von Umwelt und Gesellschaft formen. Melsheimer arbeitet seit Jahren mit 
Keramik, Pflanzenarrangements und architekturhistorischen Referenzen. Ihre Werke 
verhandeln das Verhältnis von gebautem Raum und Natur, von utopischem Entwurf und 
organischer Wirklichkeit. Immer wieder bezieht sie sich auf Architekt*innen wie Le Corbusier 
oder Jacques Couëlle und auf Visionen, in denen Architektur mit Natur verschmilzt. So zeigt 
sich in ihren Arbeiten ein kritisches wie poetisches Nachdenken darüber, wie menschliche 
Vorstellungen von Natur und Architektur ineinandergreifen und unser Bild von Umwelt und 
Gesellschaft prägen. 

Isa Melsheimer ist bekannt für ihre Auseinandersetzung mit der Geschichte der 
Architekturstile. Ihre Werke sind Ausdruck ihrer intensiven Forschung und formalen 
Untersuchungen. Die Verschiebung des Maßstabs, die der Anspielung der Künstlerin auf 
architektonische Strukturen innewohnt, lässt die aus gegossenem Beton gefertigten Werke 
oft wie Bänke, hockerähnliche Objekte, Stufen oder hohle Behälter erscheinen, die 
manchmal auch als Standorte für konstruierte exotische Vegetation dienen. Ihre glasierten 
Keramiken finden eine andere Art der Darstellung architektonischer Strukturen, die sich in 
Maßstab, Material und Farbe von den Vorlagen unterscheiden. Obwohl ihr Maßstab an das 
miniaturisierte und schematische Aussehen vorläufiger Architekturmodelle erinnert, verleihen 
Material und Farben ihnen einen fantastischen, verspielten Aspekt. Alle ihre Objekte nehmen 
sich eine gewisse Freiheit heraus, enthalten manchmal Elemente fantastischer 
Neugestaltung, sind aber immer von einem tiefen Verständnis und einer großen Sympathie 
für ihre architektonischen Vorlagen geprägt. 

Isa Melsheimer (1968, Neuss, lebt und arbeitet in Berlin) studierte der Universität der Künste 
Berlin und war Meisterschülerin in der Klasse von Georg Baselitz. Zu ihren jüngsten 
Einzelausstellungen zählen: Concrete Bodies Are Finite, Centre international d’art du 
paysage Île de Vassivière (2022); COMPOST, Musée d’Art Moderne et d’Art Contemporain /  

 



 

10 
 

 

 

MAMAC, Nizza (2021); Der unerfreuliche Zustand der Textur, KINDL – Zentrum für 
zeitgenössische Kunst, Berlin (2020); Rain, le 19, Crac – Centre régional d'art contemporain, 
Montbéliard (2018–19); Metaboliten, Kunstverein Heppenheim, Heppenheim (2018); 
Psychotropische Landschaften, Städtische Galerie Delmenhorst, Delmenhorst (2018); The 
Year of the Whale, Fogo Island Gallery, Fogo Island (2018); Der tote Palast zitterte – 
zitterte!, Mies van der Rohe House, Berlin (2017); Kontrastbedürfnis, Ernst-Barlach-Haus, 
Hamburg (2015); We live in townscape and, after a trek, we shop in Futurism, art3 – art 
contemporain, Valence (2015); Examination of the Origins, Quartz Studio, Turin (2015); 
Synapsen, ikop Museum für zeitgenössische Kunst, Eupen (2014); Vermilion Sands and 
other Stories from the Neon West, Santa Monica Museum of Art, Santa Monica (2012); Isa 
Melsheimer, Carré d’art – musée d’art contemporain, Nîmes (2010) und Mittelland, 
Kunsthaus Langenthal (2010). 
 
 
Kristina Nagel Die Fotoarbeit von Kristina Nagel verweigert eine eindeutige Zuordnung 
zwischen Abstraktion und Figuration, Malerei und Skulptur. Schwarze Schichtungen und 
Schattenwürfe formen Gebilde, die an Körperpartien erinnern: Haut und Leder, Fläche und 
Falte. Poren zeigen Leder als Haut eines toten Tieres, das in Kleidung weiterlebt und 
zugleich mit Symbolik und erotischen Assoziationen aufgeladen ist. 

Die Sogwirkung entfaltenden Durchblicke bilden eine Komposition aufeinanderfolgender 
Bühnen – barock wie Kenneth Angers Eaux d’Artifice, Leibniz' Monaden und Deleuze’ Falte: 
ein Kontinuum aus Ein- und Auswickeln, Verbergen und Offenbaren. Der von Beinpaaren 
gebildete Zwischenraum wird zu einem unabschließbaren Dazwischen, das die 
Wahrnehmung destabilisiert. In der Nähe: ein um 1500 entstandener Lindenholz-
Schmerzensmann (Riemenschneider-Schule) mit diagonalem Lendentuch sowie Vadim 
Sidurs Antlitz (1971), ein gepresster Blecheimer, dessen Falten ein Gesicht andeuten. Leder, 
Metall, Holz – drei Materialien, drei Faltenoberflächen, drei Weisen des Dazwischen. 

In diesem Spiel des Dazwischen entfaltet Nagels Arbeit ihre eigentliche Spannung. Dieser 
Zwischenraum ist weder rein körperlich noch rein abstrakt, sondern zugleich ein imaginärer 
Ort, in dem die Grenzen von Figur und Fläche, Haut und Stoff, Nähe und Distanz in 
Bewegung geraten. Die Nachbarschaft zu Sidurs gefaltetem Metallobjekt und zum 
geschnitzten Lendentuch der Riemenschneider-Schule verdeutlicht, wie sich die Falte durch 
Epochen und Materialien zieht: als barockes Prinzip, wie es Deleuze in Die Falte beschreibt, 
und als ästhetisches Grundmuster von Enthüllung und Verhüllung. Nagels Fotografie wird so 
zu einer barocken Bühne des Faltens und Entfaltens, in der das Sichtbare immer schon auf 
ein Unsichtbares verweist und in der das Motiv des Dazwischen selbst zur eigentlichen 
Matrix der Wahrnehmung wird.  

Kristina Nagel ist eine zeitgenössische Künstlerin, die überwiegend mit Fotografie arbeitet. In 
ihren Arbeiten wird Identität entzogen und durch eine spannungsgeladene Bildsprache 
ersetzt. Körper erscheinen als rohe anatomische Konstruktionen, ledergebunden, gesichtslos 
und in Zuständen der Abstraktion schwebend. Ihre Bildwelten verweigern sich einer 
repräsentationalen Ästhetik zugunsten einer physischen Zäsur, in der der Körper zugleich 
Objekt und Widerstand wird. Durch gezielte Verhüllung und skulpturale Verzerrung 
dekonstruiert Nagel Sichtbarkeit als Form von Kontrolle und entwickelt stattdessen eine 
Sprache der Entfremdung und Verweigerung. 

 
 
 



 

11 
 

  
 
 
 
Was bleibt, ist eine aufgeladene Anatomie, abstrahiert, desorientiert und jenseits 
erzählerischer Klarheit. In einer Zeit permanenter Sichtbarkeit besteht Nagel auf der 
Brutalität der Opazität, einem Raum, in dem Wahrnehmung zur Konfrontation zwingt und 
Bedeutung sich einer Auflösung entzieht. 

Ihre Arbeiten wurden in Gruppenausstellungen in Paris, Kopenhagen und bei Capitain Petzel 
(Berlin, 2024) gezeigt, ebenso in Einzelausstellungen wie USER bei Fragile (2023) und 
USER 2 bei Gratin, New York (2025). Derzeit arbeitet sie an einem Buchprojekt zur USER-
Serie, das deren konzeptuelle Ansätze weiterentwickelt und kontextualisiert. 
 
 
Norbert Schwontkowski (1949-2013, Bremen) gehört zu den bedeutendsten 
zeitgenössischen Malereipositionen in Deutschland. Seine Werke bewegen sich humorvoll 
zwischen Melancholie und Poesie, zwischen Alltäglichem und Transzendenz. Immer wieder 
tauchen in seinem Œuvre Lampen auf, die wie Wegweiser wirken – für die physische Reise 
ebenso wie für die Suche nach Sinn. »LICHTAUS LICHTAN LICHT AUS LICHT AN« notierte 
er neben einer Skizze von drei Straßenlaternen. Licht leitet metaphorisch die formale und 
poetische Suchbewegung nach Verortung und Erkenntnis in seinen oft horizontlosen 
Gemälden von Zwischenzuständen. 

In der Ausstellung LICHTAUS LICHTAN sind eine Straßenlaterne als Skulptur sowie fünf 
seiner Gemälde zu sehen: Drei gelehrige Schüler (1994), Ohne Titel (Fenster) (2002), Strom 
(2007), Feierabend (2008) und 3 Nonnen (2010). Seine Straßenlaterne verwandelt den 
Kirchenraum in eine Bühne für das Unterwegssein, in einen Schwellenraum und eine 
Metapher für den Übergang – zwischen Dunkel und Licht, zwischen Endlichkeit und 
Offenheit, zwischen Physischem und Fiktivem, zwischen Gefühl und Erzählung. 

Die Ausstellung nimmt eine Skizze des 2013 verstorbenen Künstlers als Ausgangspunkt und 
öffnet den Blick auf Konzepte des Unterwegsseins und der Transferräume: Zustände und 
Orte, die nicht als endgültige Destinationen gedacht sind, sondern als Zwischenstationen – 
Orte des Wartens, der Reflexion und der Veränderung. Der permanente Zustand des 
Übergangs und der Flüchtigkeit angesichts einer horizontfreien Grenzenlosigkeit fließt in die 
Werke ebenso ein wie Fragen nach ihrer Verortung in der Kunstgeschichte. 

Der verstorbene Künstler lebte und arbeitete zwischen Bremen und Berlin mit monatelangen 
Reisen und Arbeitsaufenthalten in ganz Asien und Australien. Von 2005 bis 2009 war er 
Professor an der Hochschule für Bildende Kunst in Hamburg und von 1991 bis 2001 an der 
Hochschule für Bildende Kunst in Braunschweig. In den letzten Jahren fand im 
Kunstmuseum Bonn (2019) und in der Kunsthalle Bremen (2020) eine Wanderretrospektive 
mit dem passenden Titel »Some of My Secrets« und im Kunstmuseum Den Haag (2020) 
unter dem Titel »Everyone Wants to Go Home« statt. Weitere ausgewählte 
Einzelausstellungen umfassen Kolumba Museum Köln (2013), Kunstverein Hamburg (2013), 
Rubell Family Collection Miami (2006), Brandenburgische Kunstsammlungen Cottbus 
(2005), Kunsthalle Erfurt (2005), Kunsthalle Bremen (2004). Schwontkowski nahm an der 
gefeierten 4. Berlin Biennale »Of Mice and Men« teil, die von Maurizio Cattelan, Ali 
Subotnick und Massimiliano Gioni kuratiert wurde. Der Nachlass Norbert Schwontkowski 
wird von der CFA Gallery, Berlin, vertreten. 
 
 
Die künstlerische Praxis von Minh Lan Tran (1997, Hongkong) umfasst Malerei, Schreiben 
und Performance und bewegt sich im Spannungsfeld von Sprache, Bewegung und 
Materialität. Häufig dient Kalligraphie als Ausgangspunkt: Aus der choreografischen 
Verteilung unterschiedlicher Intensitäten entstehen Kompositionen, in denen körperliche 
Fluidität sichtbar wird. Ihre Arbeiten greifen auf verschiedene Traditionen und historische  



 

12 
 

  
 
 
 
Kontexte zurück, thematisieren gesellschaftliche Unruhe und beziehen sich auf spirituell-
politische Formen des Protests bis hin zur Selbstverbrennung. Im Zentrum steht dabei die 
Körperlichkeit vor der Darstellung – ein Vorrang der leiblichen, materiellen Erfahrung und 
Präsenz gegenüber symbolischer Abbildung. 

In ihrem Gemälde Hybridity (Leonardo’s Wings), 2025 überlagern sich rhythmische Linien, 
kalligrafische Spuren und Schichtungen, die keine narrative Lesbarkeit zulassen. Sprache 
und Erzählung scheinen aufgerufen, laufen jedoch ins Leere. Stattdessen verweisen die 
Strukturen auf Materialität als Träger von Präsenz. 

Sprache spielt in Trans Praxis eine zentrale Rolle. Sie versteht sie als lebendiges, instabiles 
Medium, das erfunden, vergessen oder missverstanden werden kann. In ihren Arbeiten 
erscheinen kalligrafische Gesten, Satzzeichen, ausgestorbene Sprachen und 
Körpermarkierungen, durch die sie die Linearität von Bedeutung hinterfragt und die 
Widerständigkeit von Sprache gegenüber Material erfahrbar macht. Die Leinwand wird dabei 
zum Ort der Handlung: Worte werden wie ein Mantra wiederholt, durch Gesten verdeckt und 
erneut freigelegt. So entsteht eine Malerei, die nicht auf Darstellung zielt, sondern 
Verkörperung und Transformation selbst zum Thema macht.  

Minh Lan Tran (1997, Hongkong, lebt und arbeitet in Paris) beschäftigt sich in ihrer 
künstlerischen Praxis mit Malerei, Schrift und Performance und untersucht dabei das 
Wechselspiel und den Widerstand zwischen Sprache, Bewegung und Materie. Ausgehend 
von der Kalligraphie bildet das Schreiben eine wichtige Grundlage ihres künstlerischen 
Schaffens. Unter Anwendung choreografischer Prinzipien verteilt Tran sorgfältig 
unterschiedliche Intensitäten, wodurch Kompositionen entstehen, die die Fluidität der 
Körperlichkeit verkörpern. Verwurzelt in vielfältigen Traditionen und Geschichten, 
thematisiert ihre Kunst soziale Unruhen und kanalisiert spirituell-politische Ausdrucksformen 
des Protests, darunter Selbstverbrennungen. Durch die Konvergenz dieser Elemente stellt 
die Künstlerin die Verkörperung über die Darstellung. 

Ihre Werke wurden unter anderem in der High Art in Seoul, bei François Ghebaly in Los 
Angeles, bei Balice Hertling in Paris, im House in Berlin, Sadie Coles HQ, London, dem 
Museum of the Home, London, und dem Royal College of Art, London, ausgestellt. Sie 
studierte Kunstgeschichte an der Ecole du Louvre in Paris und der University of Oxford. Sie 
hat einen MA in Byzantinistik und visueller Theologie vom Courtauld Institute of Art, London 
(2020) und einen MA in Malerei vom Royal College of Art, London (2023). 
 
 
Nicole Wermers (1971, Emsdetten) untersucht in ihren Arbeiten die physischen und 
strukturellen Hierarchien urbaner Räume und deren Beziehung zu Körpern – anwesenden 
wie abwesenden. Ihre Skulpturen fokussieren Alltagsgesten, machen das Unsichtbar-
Anwesende sichtbar und hinterfragen soziale Einschreibungen in der Architektur. 

Domestic Tail (White, Spotted Grey, 9 metres) (2025) ist Teil ihrer Serie handgenähter 
Kunstfellschwänze, gewickelt um Schlauchrollen und Kabeltrommeln. Mal kompakt gerollt, 
mal weit in den Raum ausgreifend, verweisen sie auf historische Raumhierarchien mit 
Zugangsbeschränkungen zu bestimmten Räumen (die von Haustieren überwunden wurden). 
Wermers reflektiert in ihren Werken Arbeit und Wert und beschreibt diese Werkserie als 
»Skulpturen pro Meter«. 

Sequence VIII (2015) überträgt den Abreißzettel – eine aussterbende Form öffentlicher 
Kommunikation – in ein mattweißes Tonrelief. Ohne Text oder Telefonnummern bleibt ein 
skulpturales Relikt flüchtiger Beziehungen: ein leerer struktureller Code. 

Nicole Wermers' Arbeiten kreisen um den öffentlichen, gemeinsam genutzten Raum und 
dessen Interaktionen mit dem (weiblichen) Körper. Ihre Werke lenken die Aufmerksamkeit  



 

13 
 

 

 

 

auf übersehene Gesten und Rituale, die wir innerhalb der uns vorgegebenen Infrastruktur 
städtischer Umgebungen und Übergangsräume ausführen. Ihre Werke reflektieren die 
Bewegung von Menschen durch architektonische Strukturen und die Abwesenheit 
individueller Präsenz. Unter Einbeziehung kunsthistorischer Referenzen und oft subtil 
humorvoll rückt Wermers unsere Wahrnehmung von Alltagsobjekten, Architekturen und 
deren Funktionalität in den Fokus: Architektur und urbane Räume sind niemals »neutral« 
oder rein funktional – sie reproduzieren vielmehr in sie eingeschriebene Macht- und 
Geschlechterverhältnisse durch ihre Gestalt, erzeugen körperliche Praktiken (z. B. durch 
Trennung von Innen/Außen, privat/öffentlich, männlich/weiblich) und sind von Blickregimen 
und Kontrollmechanismen durchzogen (z.B. Fenster als architektonische »Instrumente des 
Sehens«). 

Nicole Wermers (1971, Emsdetten, lebt und arbeitet in London) schafft Skulpturen, Collagen, 
Fotografien und Installationen, deren Humor und tiefe psychologische Resonanz sich aus 
ihren vielfältigen Subversionen ableiten. Sie sabotieren die ursprüngliche Funktion ihrer 
Objekte, hinterfragen Materialien und destabilisieren erwartete räumliche und soziale 
Hierarchien. Wermers wuchs in einer Kleinstadt außerhalb von Münster auf und strebte 
schon in jungen Jahren danach, in einer Großstadt zu leben. Sie entwickelte eine 
Faszination für die Gestaltung urbaner Umgebungen, ihre Geschichten und 
Geschlechterpolitik. 

Wermers hat ihre Werke in zahlreichen öffentlichen Einrichtungen ausgestellt, darunter: Tate 
Britain; Sucession, Wien; Hayward Gallery, London; Kunsthalle Wien, Wien; Salzburger 
Kunstverein, Deutschland; Museo d’Arte Contemporaneo, Rom; Kölnischer Kunstverein, 
Köln; Galerie der Gegenwart / Hamburger Kunsthalle, Deutschland; Aspen Art Museum, CO; 
und Kunstverein für die Rheinlande und Westfalen, Düsseldorf. Ihre Werke befinden sich in 
den Sammlungen der Tate, London, des Museum of Modern Art, Frankfurt, der Kunsthalle 
Hamburg, des Bard College, Annandale-on-Hudson, New York, der Hamburger Kunsthalle, 
der Zabludowicz Collection, London, und der Fondazione David Halevim, Mailand. Sie wurde 
für den Turner-Preis nominiert, mit der Schaffung einer großen öffentlichen Skulptur für 
Emscher Kunst im Ruhrgebiet beauftragt und nahm an Residencies im Delfina Studio Trust, 
London, und im Camden Arts Centre, London, teil. Von 1991 bis 1997 studierte sie an der 
Hochschule für bildende Künste Hamburg und erhielt 1999 einen MFA vom Central Saint 
Martins College of Art and Design, University of the Arts London. 
 
 
Guan Xiao (1983, Chongqing) überschreibt durch vielfältige visuelle Referenzen immer 
wieder Aspekte ihrer eigenen Biografie – Identität, Geschichte, geografischer Hintergrund – 
und entwickelt daraus Werke, die sie als »Spezies« oder virtuelle Charaktere versteht. 
Widersprüche werden bei ihr zu produktiven Spannungen, die neue Bedeutungen 
hervorbringen. 

In Which one is your sword? No. 2 (2023) verbindet Guan Xiao massenproduzierte Elemente 
wie Motorradteile und das seit der Tang-Dynastie dokumentierte Genre der 
Wurzelschnitzerei mit einer abstrakten Version des Schwertes. Formal und inhaltlich treten 
hier mythologische, buddhistische und daoistische Aspekte der Holzschnitzerei mit der für 
den christlichen Schmerzensmann aus der Riemenschneider-Schule (um 1500) verwendeten 
Lindenholzschnitzerei in einen Dialog. Guan Xiaos Skulptur verbindet massenindustrielle und 
mythologische Referenzen mit einer spezifischen taoistischen Tradition. Das Werk 
kommentiert die materialistische Logik einer postindustriellen Gesellschaft, ruft 
mythologische Figuren in Erinnerung und stellt mit der im Titel gestellten Frage zugleich die 
Suche nach der eigenen Identität in einem hybriden kulturellen Kontext. Hybridität und 
Zwischenzustände aus Kulturen, traditionellen und aktuellen Techniken sichtbar macht. 



 

14 
 

 

 

Ihre Praxis ist geprägt von einer analytischen Auseinandersetzung mit Transformation und 
Mehrdeutigkeit. Guan Xiao verschränkt technische, alltägliche und symbolische Elemente, 
sodass Skulpturen entstehen, die sowohl vertraut als auch fremd wirken. Ihre Arbeiten 
bewegen sich zwischen Popkultur und Mythologie, zwischen globaler Gegenwart und 
lokalem Erbe und machen Prozesse von Übersetzung, Wandel und Neuerfindung sichtbar. 

Guan Xiao (1983, Chongqing, lebt und arbeitet in Peking) studierte an der Communication 
University of China und stellte international aus. Zu ihren relevanten Ausstellungen gehören:  
Secession, Wien (2025, Einzelausstellung, in Vorbereitung); TANK, Shanghai (2025); 
Kraupa-Tuskany Zeidler, Berlin (2024); Start Museum, Shanghai (2024); David Kordansky 
Gallery, Los Angeles (2023, Einzelausstellung); Mudam Luxemburg (2023); Museum Ludwig, 
Köln (2023); Hua International, Berlin (2023); Mendes Wood DM, São Paulo (2023); 
Mercedes Benz Museum, Stuttgart (2022); Kunsthalle Charlottenborg, Kopenhagen (2022); 
Kraupa-Tuskany Zeidler, Berlin (2021, Einzelausstellung); MUDAM, Luxemburg (2021); 34. 
Biennale von São Paulo (2021); Belgrader Biennale (2021); Antenna Space, Shanghai 
(2020, Einzelausstellung); Skulpturenpark Köln (2020); X Museum Triennale (2020); 
Kunstmuseum St. Gallen (2020); Sharjah Art Foundation (2020); Bonner Kunstverein (2019, 
Einzelausstellung); Contemporary Art Museum, St. Louis (2019, Einzelausstellung); Fellbach 
Triennale, Fellbach (2019); Honolulu Biennale (2019); Migros Museum, Zürich (2019); 
Anyang Public Art Project, Anyang (2019); Kunsthalle Winterthur (2018, Einzelausstellung); 
High Line, New York (2017); 57. Biennale von Venedig, Venedig (2017); Julia Stoschek 
Collection, Berlin (2017); M HKA Museum of Contemporary Art, Antwerpen (2017); 9. Berlin 
Biennale (2016); Jeu de Paume, Paris (2016, Einzelausstellung); K11 Art Foundation, 
Shanghai (2016, Einzelausstellung); ICA, London (2016, Einzelausstellung); ZKM, Karlsruhe 
(2016); Shortlist für den Hugo Boss Asia Art Award im Rockbund Art Museum, Shanghai 
(2015, Solo). 
 
 

Wendi Yan (1994, Beijing) erforscht in ihren Filmen die Übergänge zwischen 
wissenschaftlicher Erkenntnis, Fiktion und Imagination. Ihre Arbeiten bewegen sich zwischen 
Makrolandschaften und mikroskopischen Bildern und stellen die Prozesse der 
Wissensbildung ins Zentrum als ein Wechselspiel von Sichtbarem, Unsichtbarem und 
spekulativer Projektion. 

In Dream of Walnut Palaces (2025), gezeigt vom 11.–14. September 2025, verbindet Yan 
chinesisch-europäische Wissensgeschichte und die Epoche der Aufklärung. Ein daoistischer 
Gelehrter, der für Jesuiten in Peking gearbeitet hat, reist angeregt durch Leibniz' 
Monadenkonzept der fließenden Übergänge nach Paris und reflektiert in einem poetischen 
Monolog über Begegnungen zwischen daoistischer Metaphysik und den neuen 
epistemischen Tugenden Europas. Zwei »magnetische Walnüsse« schweben über den 
Wolken: Die eine wird zur Allegorie für den Austausch wissenschaftlicher und künstlerischer 
Bilder in imperialen Projekten, die andere rekonstruiert Antoine Lavoisiers Labor als Ort des 
Zusammenspiels von Wissenschaft, Spektakel und Sinneserfahrung. 

Ab dem 15. September 2025 ist Wendi Yans Visions of Phosphine Earth (2025) in der 
Ausstellung zu sehen. Die Arbeit basiert auf den Forschungen von entstanden in 
Zusammenarbeit mit Dr. Sara Seager (Kavli-Preis 2024) und ihrem Team am MIT, die nach 
der Möglichkeit von Leben in den Wolken der Venus forschen. Gemeinsam mit dem 
Astrophysiker Dr. Iaroslav Iakubivskyi entwickelte Yan im Grafik-Modul Unreal Engine die 
spekulative Welt »Phainoterra« – eine »Phosphine-Erde« mit animierten Säurebecken, 
Schwefelwolken und einem Ballonfahrzeug, das durch die Atmosphäre schwebt. 

Das Werk kombiniert reale Filmaufnahmen von Iakubivskyi am Vulkansee des Mount Ijen in 
Indonesien sowie aus dem MIT-Labor mit Yans 3D-Animationen und KI-generierten  



 

15 
 

 

 

 

Mikrobildern. Auf diese Weise entsteht ein hybrides Bilduniversum, das wissenschaftliche 
Daten, poetische Imagination und digitale Halluzinationen verschränkt. Der nicht-narrative 
Film entfaltet sich in vier Kapiteln: von der Ankunft im Orbit über die transformierte 
Landschaft des Ijen-Sees bis ins Labor, wo ein Rasterelektronenmikroskop Proben »liest«, 
bevor sich die Reise in eine von KI imaginierte Mikro-Welt fortsetzt. Zwischen Makro- und 
Mikrokosmos entsteht so ein visuelles wie metaphysisches Nachdenken über die Möglichkeit 
– oder Unwahrscheinlichkeit – außerirdischen Lebens. 

Wendi Yan (geb. 1999 in Peking) konstruiert spekulative Erkenntnistheorien durch 
forschungsbasiertes Worldbuilding und nutzt dabei CGI, Spiel-Engines und dokumentarische 
Praktiken, um die Grenzen der wissenschaftlichen Vorstellungskraft zu hinterfragen. Ihre 
Arbeiten – darunter Filme, interaktive Medien und fiktionale Archivinstallationen – 
untersuchen die konkreten Herausforderungen, denen man sich angesichts fremder 
Erkenntnissysteme im Laufe der Zeit gegenübersieht. Wendi arbeitet häufig mit 
Wissenschaftlern und Ingenieuren zusammen, von der synthetischen Biologie bis zur 
Astrophysik, um die Grenze zwischen Wissenschaft und Unterhaltung, zwischen Bildgebung 
und Vorstellungskraft zu erforschen. 

Wendi hat oder wird auf dem Ars Electronica Festival (Linz), im House of Electronic Arts 
(Basel), in der Samsung Vision Hall (Seoul), im Hyundai Motorstudio (Peking), auf der 
Singapore Art Week, bei NEW INC (New York), im TANK Shanghai, im X Museum (virtuell) 
und bei Slash (San Francisco) ausstellen. Sie hat Vorträge beim Gray Area Festival, 
Rhizome World, Trust, SeedAI x SXSW und Skywalker Ranch gehalten. Zu ihren 
Residencies zählen Eyebeam und die Arctic Circle Artist & Scientist Expedition. Ihre Arbeiten 
wurden von WeTransfer, Wallpaper und Coeval Magazine veröffentlicht. Sie hat mehrere 
Kunstprojekte für das Berggruen Institute realisiert, darunter ein Filmprojekt über die Suche 
nach Leben in den Wolken der Venus durch Wissenschaftler des MIT. 

Wendi lebt in New York und hat einen A.B. in Wissenschaftsgeschichte von der Princeton 
University, wo sie den Horace H. Wilson '25 Senior Thesis Prize in Wissenschafts-, Medizin- 
und Technikgeschichte gewann, sowie einen M.S. in Fiktion und Unterhaltung von SCI-Arc. 
Sie war Gründungsmitglied des Steve Jobs Archive Fellowship (2023), das von Laurene 
Powell Jobs ins Leben gerufen wurde, um junge Kreative zwischen Technologie und 
Geisteswissenschaften zu unterstützen. Wendi war Mitglied von NEW INC Y11 im Bereich 
Kreative Wissenschaft und gewann kürzlich den Grand Prix des 6. VH Award der Hyundai 
Motor Group, Asiens führendem Medienkunstpreis. 

 

 

 

 

 

 

 


